# الاسلام في رأى بعض الكتـاب فيدر الملميـن



بقلم: الدكتورة ريتا س. صادق. ترجمها بتصرف محدود الأستاذ: سعيد عبدالعزيز عبدالله

هذا العال وتته باحث عربر عربي، اعتشف الإسلام عام ۱۹۹۴ (مر ۱۹۷۹) من المالة المستحدة و المحادم (۱۹۷۷) من المستحد و المستحدة و المستحدة و المحاد المستحدة و المحاد الأولى المستحدة و المحاد الأولى المستحدة و المحاد المستحدة و المحادث فود الاسلام حتى أفضات تعادم حولام فواطنهم مستحدة و المعادد من الأوصاف أفضات المحادم على المستحدة و المعادد على رسول الله تشدى و محمد المستحدة و المحادث المحادث مقدومهم الحاصرة عن الإسلام . الذي نظوه عن فهمهم المستحدة ، وشتان .. فالإسلام من الارساد عن الأوساف عنا المستحدة من الإسلام . الذي نظوه وعن فهمهم المستحدة ، وشتان .. فالإسلام من أن يخفي نوره عن كل ذي بعد وبصيرة ، ومتصف عاقل ..

على ضوء رؤيتها هذه أقدمنا على نشر هذا المقال .

نجله



لم تكن بداية اهتامي بالإسلام مصاحبة لامتامي بدراسة الأدب. ذلك أن الشائل الأدب بدأ في مرحلة مبكرة من حياتي الدراسية، وتأهلي لتدريس الإنجليزية في المستقبل. لكن إحساسي بالموضوعين: الإسلام، والأدب، تعاظم عندي



مصادفة حين كنت أقلب صفحات قائمة ببليوجرافية موثقة بأسياء موضوعات عن الحضارة المربية في إحدى مكتبات الفاهرة منظ سنوات. فقد أدهشني وجود إحداها بعنوان والإسلام العربية في إلاب الإنجليزي، وهي رسالة دكتوراه المبروشور الراحل رووزتر شيخان (وورتسته الله) وفي أن قلب الحين . وفي أن ذلك الاهمام الذي الاهمام اللهمية أن كان تالك الإسلامية في نكل ساحت عنها في كل إجازة صيف ، وفي كل مكان ويأي شكل ، لكن دون جدوى . وكنت قد أوشكت على الحصول عليها في ماديسون Madison عام 1971 لكمها كانت قد أعرب ، ثم تمكنت من قراة جزء من الرسالة الأصلية في نفس الكنية الجامعية عام 1974 محلك على أحدث طبعة لها في مكتبة جامعة كولوسيا بيويورك ، وهي الجامعة التي منحت المكتوراد المؤلفيا .

وأعترف أنني لست أهلًا للموضوع الذي أكتب فيه اليوم لكوني معتنقة للإسلام غير عربية الأصل . فأنا في أحسن الأحوال مجرد قارئة لديها اهتمام بالموضوعين معاً مع ميزة إضافية هي يعض الفهم للإسلام وخبرة مهتنة بتدريس الأدب .

من الملاحظ اليوم وجود مدّ منزايد من الامتهام بالإسلام . خاصة في الغرب وأماكن أخرى . ودليل ذلك تماظم عدد معتنقيه في كل أنحاء العالم وكذلك ارتفاع صوت المجتمعات المسلمة في الغرب مطالبة بتربية أبنائها تربية إسلامية .

علارة على ذلك أدت مكانة المملكة العربية السعودية وتفوذها الدولي إلى أن تصبح كلمتا (العرب) و(الإسلام) كُنَّةُ واحداً أن اعتباره ، وبالنسبة لكتبرين له خَطْلُه . ولاخلت أن هذا الرأي يأخذ به كتبر من مستشرقي اليوم ، الذين صبغوا أدفان طلبتهم بلون تفكيرهم في جامعات غربية ها شأنها ، بل يقال إن يعض هؤلاء المستشرقين منغمس في ارتباطات غير اكاذيبة الطابع . وهناك فئة أخرى تقول عن الصحوة الإسلامية إنها دليل على (انبعات المدو من جديد) .

ويوجز الاستاذ طباري A.L. Tibawi ذلك كله في مقالته الجادة المثبرة للجدل بأن (كتابات المستشرقين ومحاضراتهم في موضوعي الإسلام والعرب هي في روحها ومضمونها ضد الإسلام وضد العرب وخاصة مايتعلق منها بأمور العصر الحاضر . ويزيد الأمر إيضاحاً فيرجع سبب هذا التحريف الهائل إلى الإصرار عل مواصلة دراسة الإسلام والعرب من خلال تطبيق مقولات أوربية غربية وضعها مسيحيون ويهود لايستطيعون الفكاك من أهوائهم المتوارثة .

وقبل ذلك باربعين سة ندد (سمث) Smith في دراسته عن الإسلام في الأهب الإنجليزي التي نشرت لأول مرة عام 1979م بيشويه صورة الإسلام والعرب ، كما تظهر في الشعر والمسرح ، وفي التثرفي شكل كتب رحلات مصورة . هذا التشويه ، سواء أكان مصدره الجهل أم سود القصد ، جرى تكريب مع توارث الأدباء لمعلومات مستقاة عادة من مصادر غير أم سود القصد ،

ويتقى رأي طباري . Thomi . كما سبق ذكره ، مع رأي شيده min يفارق أن الأول يتناول مادة تاريخية في الخاشر والماضي بين قام الثان بدارسة مكتفة قواففات الأدباء الإنجليز إنتداء من العصور الوسطى ، وعصر قريدن whole . إلى بداية العصر الفكتوري ، ثم يتنهي يخولف كارليل Canys الشهير ، عن الأبطال وعبادة البطولة، (عام 1811م) .

ظهر كتاب دالإسلام في الأدب الإنجليزي، لأول مرة عام ١٩٣٩م في يروت حيث قام مؤلفه بالتدريس هناك أكثر من أربعين سنة ، وتوفي عام ١٩٥٥ . وقد ظهرت طبعة حديث للكتاب أصدرتها دار نشر Gerrom Books بينوورك وكتب تصديرها عمر فروخ . وفي تقديم الطبعة الثانية يقول الكتاب عن مؤلفه إنه وتقدير منه للإسلام وإجلال لرسوله .

ودراسة البروفسور شبث للإسلام في الأدب الإنجليزي تتبع كلّ صور التشويه وسوء الفهم للإسلام وللرسول (عليه الصلاة والسلام) وكيف ظلت تلك الصور سائدة لمئات السين .

ومن دراسته بعرف الإنسان لمحة عن النظرة الأوربية للإسلام من العصور الوسطى وحتى الفرن التاسع عشر كما تتعكس في الأعمال الادبية ، ففي عرضهم وتناولهم للإسلام كان الكتاب يتحون إلى تكريس للمتقدات التقليدية ويصبغونها في الغالب بمفاهيمهم المسيحية الخاصة .

ومن الأمثلة التي ساقها (سمث) تسمية الرسول في إحدى المسرحيات وهي Digby»

Mysteries بـ (القديس ماهودً) . لاحظ هنا لقب (القديس) السابق على اسم الرسول (المحرف أصلاً) ، كذلك كان اسم الرسول يكتب بأشكال غتلفة بلغ عددها ثلاثة وسبعين .

وإلى جانب لقب (القديس) في تلك المسرحية ، هناك المزيد من الكليات ذات الدلالة المسيحية مثل أن الله المسيحية مثل أن رق المسيحية مثل أن رق المسيحية مثل أن أن المسيحية مثل المستحية مثل المستحية ومضارة .

أويظهر مثال آخر على التحريف الفاضح للإسلام من قبل كتاب الأدب الذين يصبغون الراهم يخطهم سيحية في أبيات شعرية لولها كرير في فسينة ، استكار حب الذين Livee الإسلام وعام 1974) هم الإشارة المجافية الحقيقة بأن السلم عنوع بأمر (بن الراقب من أكل جزء معين من لحم الحزير والا تعرض لمقوية الحرمان اللبني . وما تبلغ جائفة الحقيقة مداها – من وجهة النظر الإسلامية – وهي افتراض أن أكل لحم الحزير ماح هذا جزء من عدا جزء من ، كذلك التعرض لعقوية الحرمان الديني تطبيق يقموم كنيني في العقاب على موضوع إسلامي بحت حث أن أقدى عقوية يتعرض لها المسيحي هي الحرمان الديني والطرف من الكنيسة ).

وتوضح دراسة لدانيال Daniel عام ۱۹۲۰ أن الجهل بطبيعة الإسلام الحقيقية ليس هو السبب الوحيد للعداء بين الغرب المسيحي والشرق بعدون السبب الوحيد للعداء بين الغرب المسيحي والشرق بعدون المسدو الماني استعاد عام المسدود المنافق المستعربة من أمل أسابنيا Mozanzh. وقد تلقت أوربا للالابية ، بدوما ، معلوماتها من اسبانيا عقب فتح العرب لها عام ۲۷۱م ، وكذلك من صفاية التي ظلت في ايديم من عام ۲۸۱م إلى عام ۲۰۱۱م ، وأخيراً من الصليبيين اللين بقوا في المشرق حوالي قرنين من الزمان .

ل ومن مصادر العلم بالإسلام في الغرب ترجمات القرآن الكريم اللذي يقال أن أول من ترجمه إلى اللاتينية هو عالم إنجليزي اسمه West من المدقة ، فير أن بحرود ظهور تلك الترجمات هديمة على مدى القرون انتسبت بالتحريف وعده الدقة ، فير أن يجرود ظهور تلك الترجمات يمكس ، على الاقل ، اهتمام بالإسلام برغم أن الهلف الأساسي هو عاربته كمقيدة ، فقد إنشرت أواه الانباء ، وكثر منهم وهان وقساوسة ، خلال لقرن الرابع عشر ، أي بعد سنة قرون من أول احتكاك بالإسلام في القرن الثامن الميلادي .

كان مصدر المعرفة بالإسلام في أنجلترا قصص الرحالة والفساوسة عن درسوا والفلسفة العربية ويقدم من الاسبان والصليبيين . وكان الأهب أشهر وصيلة في نشر المعرفة بالإسلام العربية ومعضومة من الأسلسية ، ومن خلال مصادر المعرفة السائلة الإشارة إليها بكن المعرفة الاكتاب الثالثة ومن التحقيق من مصداقيها . ومن أشهر الكتب وراجا رحلات السير جون متطوفيا " Wirels of Sis المتعرفة على معداد المتعرفة من مصداقيها . ومن أشهر الكتب وراجا رحلات السير جون متطوفيا معين معرفة من وحي الحيال عن حياة الرسول ( ﷺ ) شاعت للاسف على أنها حقيقة لمدة خمسة قرون .

الفرعناك الكثير من ذكر الإسلام ، والرسول (عليه الصلاة والسلام) ، والمسلمين في أدب اللبلام ورقت المسيحة عن اللبزب وفي أمو بالشرب وفي القرف ورقت المسيحة عن الأبياني أم اللبيان المدينة المسلمة ويه مؤثرات مسيحة ضخمة . فقد كان من السلم و خلافة حكم الأسيان فا منذ تلاياته عام إشكال أدبية في الشعر ، وفي الرواية ، والمسرح وخلافة كتبت أصلاً بالإسبانية وبلغة أهل البلاد . ومن المسرحيات التي تتعلق بمثالثا مذا تلك كتبت أصلاً بالإسبانية وبلغة أهل البلاد . ومن المسرحيات ومورو . موروو (Moor More) عند إلى مسلمي الفلين . ويلاحظ مدى قرب الكلمة من الكلمة من الكلمة من الكلمة من الكلمة من الكلمة عن الكلمة عن الكلرية Moor بالمناء .

تالت قلك المسرحيات شيئاً لافقى عنه في المدن والقرى، بل إن المكانة الاجهامية والاقتصادية لأي ملية كانت ترتبط يغيرة العرض التي تستطى الدليق عالموضى المسالية المستنة أكثر من ثلاثة أبام وهي فترة الأعياد الدينية تعطى الدليل على الحابي الديني واليسر المدي لافل المدنية . كذلك فإن جو المسرحيات وأزياءها ، وشخصيانا، والزخوا الرومانسية بها لا تختلف كثيراً عن مسرحيات عصر التجديد في انجلتر. كان المشاون يختارون من أهم علائلات المدينة . ومن الملفت للنظر أن الدور الذي كانت تنهافت على تمثيله حسناوت المدينة هو الروطة الديني إلى جانب الترفية ما المدينة ودر الأميرة المسلمين والمسيحين الذي ينتهي والترفية والدام ين المسلمين والمسيحين الذي ينتهي والتما إما المسلمين المسلمين والمسيحين الذي ينتهي أهم سهات تلك المسرحين تواجه مسيحية والمسلمية المتقلبة للعرافات . وإلى تعد (خطبتها) الطويلة جزءً لاخفى عن سياعه من قبل الجمهور المتعسب عادة . فعم طول مدة الحظية تبرز شدرات المشالة المسرحية في التمبير عن عواطف منيائية بداء السيحيظ من كرابتها ، وكرابتها ، وشرغها ثم هموطأ إلى مشاعر الأمى والباس حتى تنتهي بالاستسلام لمصيرها . وفي النهاية بقوز با الجندى المسيحها . وفي

كانت المسرحيات من هذا النوع واسعة الانتشار ، وقد تكون آسهمت ـــ وديمًا عن غير مقصد ــ في وديمًا عن غير مقصد ــ في طور المقدل في من المؤلفية لم ، قال النظرة إلى المقدل فيهم على أنهم برابرة جهلة الانجمة لم ، قا طلت بالمقدل المقدل المقدل المقدل المقدل المقدل من غيران الواقع يقول بأن الصراح ما يزال قالمة المقال ، غيران الواقع يقول بأن الصراح ما يزال قالمة إلى ومنها ـــ في زمانيا - في زمانيا

وإذا كان الأدب بهذا الأسلوب قد ساعد على خلق أفكار سلبية ومضللة فإن بإمكانه أيضاً حمل القراء على أتخاذ مواقف إيجابية تجاه الإسلام ، ومثال ذلك كتاب كارليل Curtyle وعن الأبطال وعبادة البطولة، (عام 1۸۶۱م) .

ذلك أنه برغم مرور مئات السين وقعها من المعرفة المشوهة عن الإسلام والمسلمين التي خياها الجمل الفاضع ، وتوارث أعراف ومواقف أديمة بين أجهال الأدياء حدف المنتزاق لحلماً كله في القرن الناسع عشر ، ولقد قبل عن هذا الكتاب المشار إليه إنه هز بعض عقلبات الناس وضهائرهم في ذلك القرن ، ذلك أنه من خلال مسلمة عاضرات عن الموضوع قام كارليل بيلورة موقف عدد ، وإيجهاني ، وعلال نحو الوسول (عبله الصلاة والسلام) حين نعج في تفنيد قناعات جبل بأكملة تربي عل فكرة والكذاب الأشرع (تزه رسول الله ﷺ عن ذلك) ثم في تحويل هذا الجبل إلى جانبه . لكن الأهم من ذلك كله أنه لم يجرؤ عمل واحد في الأدب الإنجليزي منذ ذلك الحين على التشكيك في آراء كارليل.

الذي كارليل سلسلة عاضرات ملهمة عن الأبطال وعادة البطرلة . ولم يكن سهلاً عليه اختيار من يتطبق عليه مفهوم البطال ولقد قبل عنه إنه أمعن الفكر طويلاً في ماهية مواصفات البطولة حيث أن مفهومها يشمل تاليفة عثيرة من صفات عديدة تتزوع في عدد من الناس . وخلص في النهاية إلى ترتيب تسلسل هرمي في مقومات البطولة ، تجسد لديه في ملك (كرومويل) وفي تيم (عمد عليه الصلاة والسلام) وفي شعواء (دانتي وشيكسير) وفي أدباه (جونسور ويكور) وفي قسيسين (لولز وتوكس) .

كان إنجاز كارليل يمثل في قلب المقهوم المشوره الذي شاع عن الإسلام والرسول لعدة فرون ، وجعله الناسي ورون مدى مالتغسوا فيه من هوى وجهل . إنه ليس عمرو انجاز لأن كارليل أوصل الحقيقة للناسي كما رآها ، أما إلى أي مدى وصل نجاحه وماهو مدى التغير الذي تنج عن المقاهيم الجديدة فلا يمكن للمره أن يقطع به . لكن هناك أمراً واحداً بات مؤكداً وهو أن نظرة الأدب الإنجليزي لموضوع (الإسلام والعرب) لم تعد كما كانت عليه قبل كارليل .

رعا نخلص الآن إلى القول بأنه يجدر بنا الاحتمام بقحص غفات الأشكال الأدبية معما وراء تتخالف تلك الصور المشورة والأمواء الموارثة والنظرات السلية للإسلام والعرب حين وأبنا مدى فعالية تلك الوسائل الأدبية في تعييقها . إنها بمهمة الادبيث في تصحيح هذا الظلم الفاخد ليس للذي يلحق القراء . وصحيح إن الستيرين سوف يجدرت أن تلك القاميم الخاطة ليس مصدرها الإسلام عقيدة أو حضارة بل إنها نابعة من قصور الأدباء القصهم . إن الكتب التي تصفير يبدف أن تكون مصحاة الإسلام أو إجلالاً لرسوله هي في الواقع إدراك واعتراف بالإسلام عقيدة وبناج حياة . إن مهاجة الإسلام أو الإثنافة به لازيد أو يقص من قيمة الإلسام هي معيار الإسلام الحقيقة . وفي هذا نذكر قول أحد الكتاب من أن استمرارة الإسلام هي معيار مظلت . وهذا حق فالإسلام باق ويزداد انتشاراً (نسأل الله أن يعز الإسلام والمسلمين) .

## BLAN AS MEDIA BY SOME NON-MISLIM LETERARY MRITTING. THE SADEK, PLD.

To have succeeded in swaying and reversing the centuries' old and prevailing misconception about Islam and the Prophet and to make them see the prejudice and ignorance, this is what Carlyle had done. And it is not a mere accomplishment. He communicated the truth as he saw it. How far he has succeeded in doing so and how much a change has come as a result of these new concepts – one cannot say for certain. But one thing is certain: English literature's view on the subject has not been the same since them.

## Concluding statement

Perhaps, it would be worthwhile to have a deeper look at various literary forms in search of inherited prejudiess and misconceptions, and negative attitudes towards Islam and Arabs since, as have been pointed out—literary vehicles have been greatly instrumental in developing them. It is the task of the literary writer to correct the great injustice to the readers. The enlightened ones, it is true, would find that the misconceptions are not due to Islam as a religion or civilization but rather to the fallings and shortcomings of the writers themselves. Books written and meant to be a "verdil" to Islam or as a "triblue" to the rophet (peace be be upon him) are actually an awareness and a recognition of Islam as a religion or as a way of Ille. Condemnation or praise does not detract from or add to its real worth. As one writer has put it, its permanence is the criterion of its worth. Indeed, Islam persists and pervades.

## Reference Notes

- Tibawi, A.L. "Second Critique of English-Speaking Orientalists and their Approach to Islam and the Arabs" Islamic Quarterly 23:1 London, Islamic Center, 1979, p. 36.
- Smith, Byron Porter, Islam in English Literature. Second Edition, Delmar, New York, Caravan Books, 1980.
- 4. Wenham, W. ed. The Poetical Works of William Cowner, London, 1879, p. 168.

3. Carlyle, T. On Heroes and Hero-Worship, 1841.

- 5. Daniel, Norman. Islam and the West: The Making of an Image, Edinburgh, 1960.
- Mandevilles Travels. Translated from the French of Jean d'Outremeuse. Edited by P. Mameluis, 2 vols. EETS Nos. 153, 154.
- Gascoyne, David. Thomas Carlyle. Published for the British Council and the National Book League. Longmans, Greene and Co., 1963, p. 19.

resignation. Finally, she succumbs and is later won over by the Christian soldier or crusader.

-0-0-0-0-0-0-0-0-0-0-0-0-0-0

Plays of this kind were very popular and yet they may have contributed albeit unintentionally to the deep wedge between the Muslim south and the Christian north. Apparently, attitudes towards the Moros –not unlike the westerner's view of them as "poor, ignorant barbarians" have remained. But one cannot say foor extrain, to what extent the play as a popular literary vehicle of the time, had perpetuated this view. But the fact remains, that there still exists the conflict today.

If literature as such had contributed to negative and misguided views, it can also sway readers positive attitudes towards Islam. A case in point is Carlyle's On Heroes and Hero-Worship (1841).

Despite centuries of misguided information about Islam and Muslims brough about by sheer ignorance and a passing down of literary traditions and attitudes among writers, a breakthrough came in the 19th century. The particular work cited above was aid to have '910ted' the minds and conscience of his century. Through his series of lectures on this subject, he gave a definitive, positive and fair attitude towards the Prophet (peace be upon him). He had refuted- and won-over a generation indoctrinated with the idea of the "Great Imposter". Most importantly, no work in English literature had ever dared from that time on to question Cartyle's view.

Gascoyne<sup>(7)</sup> (1963) says of him ... (Carlyle) tried his turnost to communicate the truth he could most clearly see, that men willingly or unwillingly would listen to him, that they should recognize the truth in so far as he could succeed in communicating it to them, and that eventually they would be changed by it. His whole life was built on the faith.

Carlyle gave an inspring series of lectures on heroes and hero-worship. It had not been easy for him to make a choice of who fits the concept of a hero. He was said to have deliberated long and hard what qualities make a hero, since the concept of a hero consists of an impressive array of qualities found in a number of people. He finally came upon a "hierarchy" of the "heroic" resulting in heroes as king (Cromwell), prophet (Mohammad, the Prophet, peace be upon him), poet (Dante and Shakespeare), and men of letters (Johnson and Bacon), and priests (Luther and Knox).

0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

## DEAM AS VIEWED BY SOME NON-MINION CITERARY WITHERS "N.C. SADER, 19-D."

into many languages was The Travels of Sir John Mandeville<sup>(6)</sup>, originally written in French. It gives an imaginative account of the prophet's life but unfortunately had been accepted through five centuries as authentic and authoritative.

0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

References to Islam, the Prophet (peace be upon him) and Muslims abound in the literature of western countries and even in countries that are not western but exposed to western influence. The Philippines, for example, with Christianity as a legacy from Spain, has a literature heavily influenced by Christian elements. Being a trilingual country, the Philippines has a body of literature representing the languages or dialects in which the work was written. Thus:

Philippine literature in Spanish,
Philippine literature in English, and
Philippine literature in the vernacular.

Over 300 years of Spanish rule in the Philippines had produced a body of literature – poetry, novels, drama, etc. originally written in Spanish, and the vernacular. Relevant to the present article are the early dramatic plays in the vernacular known as "moro-moro" plays. "Moro" is a term which refers to the Filipino Muslim. One notes its close approximation to the Europeans" "Moor".

The "moro-moro" plays were a "must" in towns and villages.

In fact, the social and economic prestige of a town is reflected in terms of the duration the plays are shown. Nightly shows extending over the three-day fiesta period reflect the town's coffers and enthusiasm. The plays are presented in make-shift stages dismantled after the holidays. The setting, costumes, characters and romantic embellishments are not unlike the plays of restoration England. The players are drawn from the notables of the town. Interestingly enough, the much-sought for part by the town's young beauties is the role of the Muslim princess - despite the stress on the play's real purpose: to teach religion as well as to entertain. The theme of the plays is the constant combat between Muslims and Christians wherein the Muslims are invariably slaughtered or converted to Christianity. This of course, is the Christian's concept of a happy ending. A standard feature of the "moro-moro" play is the presence of the fiery moro princess whose long "speech" is considered by the usually enthusiastic audience as the part of the play not to be missed. In the speech is brought out the player's dramatic talents as it reflects a whole gamut of emotions - from indignation in defense of her honor, identity, and integrity - to grief and

## Such Mahomet's mysterious charge And thus he left the point at large.

Apparently, "Musulman" here is a corruption of "Muslim". Cowper's poem makes absurd reference of Muslim's practice – the prohibition to eat pork, at what is incredible about the lines – from a Muslim's point of view – is the supposed permission to eat any part of the swine except the part prohibited by the "prophet of the Turk". Otherwise, there's the punishment of exommunication. To a Christian, the severest form of punishment he can imagine is excommunication. Here again, one finds the poet applying his own concept of punishment on a topic supposedly Islamic.

Daniel's study<sup>60</sup> (1960) of how the west formulated its view of Islam, points out that ignorance of the true nature of Islam was not the only reason for the hostility between the Christian West and the Islamic East. The Christian East was considered the source of information about Islam by the Christian West; thus making it the original source of western knowledge of and feeling towards Islam. The East here refers to the Byzantine world and the Mozarabs of Spain. Latin Europe in turn received its information from Spain, which the Arabs occupied in 711; from Sicily which they held from 825 to 1091, and finally, from the Crusades which lasted for about two centures.

Another source of information about Islam was the Holy Koran of which the first translation into a western language (Latin) was said to have been completed in 1143 by an English scholar, Robert of Ketton. Several other translations which appeared over the centuries were found to be inaccurate and misleading. The fact that there appeared many translations indicates at least the interest in Islam; yet it was mainly the writer's intention to invalidate Islam as a religion.

Ideas expressed by writers many of whom were monks and churchmen became widespread through the 14th century, some six centuries later from the first contact of Islam in the 8th century.

In England, knowledge about Islam was obtained from the stories of travellers and dergymen who studied "Arabic philosophy mostly from Spain and from the Crusaders. The most popular vehicle in spreading the knowledge of Islam and of Muslims is through literature. From the source of information mentioned above, one can readily see how misconceptions arose and how these have been perpetuated by literary writers who picked up without verification from reliable sources the current ideas of the time. One of the most widely read and translated

## ISLAM AS VIEWED BY SOME NON-MINLON LITERARY WRITERS "R.C. SADER, Ph.D.

works of literary writers. In their presentation and treatment of Islam, writers tended to perpetuate traditional beliefs mostly coloring them with their own Christian concepts.

For example, in the Digby Mysteries cited by Smith, the Prophet (peace be upon him) was called "Sentt Mahwed". Here one notes the affixed title "St." Also noted are the various ways the Prophet's name was spelled, about 17 forms for the spelling of "Mahomet", 17 for "Mahoud" and 33 for "Maumet" and 6 for "Mohammad" making a total of 73 ways.

Apart from the fixed "Saint", further Christian overtones is seen when one of the characters in the play from the Digby Mysteries supplicates the Prophet thus:

"Good Lord, lett my sowle be lost

All my counsell dow wost "

In these lines are revealed:

- The mistaken belief prevailing at the time that the Prophet (peace be upon him) was both god and saint; perhaps a carry-over of the Christian concept of Jesus as son of God worshipped by the "Saracens".
- The choice of words, tone and manner of the supplication is definitely Christian.

The term "Saracen", "Moor" in English literature was meant to refer to any Muslim, Arab, or Turk, or Persian or even an enemy. It is no wonder that western negative reaction towards "Arab" may again be a carryover of an earlier prejudice against Islam as a religion and as a civilization.

Another example of gross misrepresentation of Islam by literary writers who color their ideas with their own Christian concepts is shown in the following lines from William Cowper's (4) "Love of the World Reproved: or Hypocrisy Detected (1782)."

Thus says the prophet of the Turk "Good Musulman, abstain from pork; There is a part in every swine No friend or follower of mine May taste, what'er his inclination Or pain of excommunication".

western universities have shaped the thinking of their students. Some of them are said to be engaged in activities that are not exactly academic in nature. Still others say that the revival itself is a reflection of the emergence of the "reborn enemy".

A.L. Thawi<sup>(1)</sup>, in his scholarly and thought-provoking article sums up by saying that the "subjects of Islam and Araba sa written and taught by Orientalists (are) in tone and content, still anti-Islam and anti-Arab, particularly as regarding contemporary affairs". He points out further, that the origin of this great distortion is the persistence in studying Islam and the Arabs through the application of western European categories by Christians and Jews who cannot free themselves of their inherited prejudices.

Some forty years earlier, Smith<sup>(2)</sup> in his study of Islam in English literature, first published in 1939, decried the gross misrepresentation of Islam and the Arabs as depicted in poetry, drama, and prose in the form of travelogues. This instrupersentation, either brought about by ignorance or prejudice was perpetuated as writers took from their predecessors information drawn from usually unreliable sources.

Tibawi's view, as mentioned earlier, runs parallel to Smith's but while the former deals with historical material – past and present – the latter dealt in an intensive study with the literary works of English writers from the Middle Ages, the Age of Dryden, to the early Victorian age culminating in Carlyle's<sup>(3)</sup> famous "On Heroes, and Hero Worship" (1841).

"Islam in English Literature" was first published in 1939 in Beirut where the author had taught for well over forty years. He died in 1955, A recent cellition was published by Caravan Books N.Y. edited by S.B. Bushrui and Anahid Melikian and a foreword by Omar A. Farroukh. In the foreword to the second edition the writer says that the book is "a credit to Islam and a tribute to the Prophet". Some changes have been made, the editors have pointed out; whether the changes are linguistic or contextual have not been mentioned. The bibliography (about 275 references) is a rich source of information for anyone who wishes to pursue the subject further.

Professor Smith's study of Islam in English literature traces the distortions and misconceptions about Islam and the Prophet (peace be upon him) and how these prevailed throughout the centuries. From his study, one gets a glimpse of how Islam was viewed from the Middle Ages to the 19th century as reflected in the

## ISLAM AS VIEWED BY SOME NON-MUSLIM LITERARY WRITERS

R.C. SADEK, Ph.D.

Introductory note:

interest in Islam did not begin with my interest in literature. The latter My came at a much earlier period of my student life and preparation as future teacher of English. But a greater awareness of the subjects "Islam" and "Literature" came by chance as I was going over an annotated bibliography of works on Arab culture in a library in Cairo some years back. I was even more struck when I came across the title "Islam in English Literature", a Ph.D dissertation of the late Prof. Porter Smith, I didn't realize then how that interest sparked by the two subjects together would lead me to what I call a personal odyssey. The dissertation was unavailable then and I had searched for it every summer and every chance I could get anywhere and in any form even writing the inter-library loan for a microfilm copy of it but without success. I almost got hold of it in Madison in 1976 but it was lent out and in the same campus library in 1983. I read a part of the original dissertation. Finally, in the summer of 1983, I had the most recent edition of it at the library of Columbia University, N.Y. which granted the Ph.D degree to its author. On choosing to write on a subject of this kind, I must admit I am not fully qualified for it, being a non-Arab Muslim convert. I am at best, an interested general reader of both subjects with an added advantage: some understanding of the former and a professional experience in teaching literature

There is felt today an upsurge of interest in Islam particularly in the West and elsewhere. This marked revival is evidenced by the growing number of converts from all over the world and the ever-increasing clamour of Muslim communities in the West to have a truly Islamic education for their children.

Furthermore, the prestige and influence of Saudi Arabia at the international level has made the words "Arab" and "Islam" as one – a dominant force to be reckoned with – and to a great many people – a threatening one. Doubtless, this view is held by many present-day orientalists whose endeavours in prestigious



His Royal Highness Crown Prince Abdullah bin Abdul Aziz at Dinadria Festival. 1987

The writers' views do not necessarily reflect those of the magazine.

Articles are arranged technically regardless of the writer's prestige.

abscriptions :

- Saudi Arabia : 20 Rivals. - Arab Countries : The equivalent of 4 issues price. - Non-Arab Countries : US 6 \$.

Articles can not be returned to authors whether published or not

## • PRICE PER ISSUE •

- Saudi Arabia
- U. A. E. - Oatar
- Egypt
- Morocco - Tunisia
- Non-Arab Countries
- : 3 Rivals : 4 Dirhams : 4 Rivals · 40 Pinstres
- · 5 Dirhams : 400 Milliemes : 1U.S. \$

Saudi Arabia: Al-Greisy Distributing Est., Bahrain: Al-Hilal Distributing Est.,

P.O. Box 1405, Riyadh, Tel.: 4022564.

Abu-Dhaby: P.O. Box 3778, Abu Dhaby, Egypt: Al-Ahram Distributing Est., Tel.: 323011.

Dhubai : Dar-Al-Hikma Library. P.O. Box 2007, Tel.: 228552. Qatar : Dar-Al-Thakafa. P.O. Box 323, Tel.: 413180.

Manama, P.O. Box 224, Tel.: 262026.

Al-Gataa Street, Cairo, Tel.: 755500. Tunisia: The Tunisian Distributing

Company 5, Nahg Kartaj.

Morocco: Al-Sharifia Distributing Company, P.O. Box 683. Casablanca, 05.





The second

## MOHAMMAD HUSSEIN ZEIDAN

000

EDITORIAL BOARD

DR. MANSOUR IBRAHIM AL-HAZMI ABDULLAH ABDUL-AZIZ BIN EDRIS DR. ABDULLAH AL-SALEH AL-UTHAYMIN DR. MOHAMMAD AL-SALEH AL-UTHAYMIN DR. MOHAMMAD AL-SALEH AL-UTHAYMIN

000

EDITORIAL AND TECHNICAL SECRETARY.

MOUSTAFA AMIN JAHEEN

All correspondence should be directed to the Editor-in-Chief. Tel.: 4417020 Editorial Director: Tel.: 4414681



## General Supervisor:

Minister of Higher Education & Head of the Board of Directors of King Abdul - Aziz Research Centre.

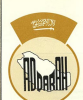
## Members of the Board :

- His Excellency Mr. Abdul Aziz Al-Refaey.
- H.E.Mr. Abdullah Bin Khamis
- Dr. Ahmed M. Al-Dhubaib Deputy-Rector of King Saud University
- H.E.Dr. Abdul Rahman Bin Saleh Al-Shebaily.

  Deputy Minister for Higher Education.
- H.E.Dr. Abdullah Al-Masri
- Assistant Deputy Minister for Cultural Affairs.
- H.E.Mr. Abdul Rahman Fahd Al-Rashid.
   Assistant Deputy Minister For Domestic Information.
   Ministry of Information .
- H.E.Mr. Muhammad Hussein Zeidan.
- H.E.Mr. Abdullah Hamad Al-Hoqail
   Secretary General of King Abdul Aziz Research Centre and Director General of ADDARAH».







IN THE NAME OF ALLAH. THE MERCIFUL. THE BENEFICENT



An Academic Quarterly
Issued by: King Abdul Aziz Research Centre

No. 1 • Year 13 • Shawwal 1407 A.H. • June 1987 A.D.



P. O. Box 2945 Riyadh 11461 Kingdom of Saudi Arabia

Facsimile No.: 00/966/1/4417020